
RJHR IV:6 (2011) – Lair Amaro dos Santos Faria 

 

 

81 

 

“QUEM VOS OUVE, OUVE A MIM”: TRADIÇÕES ORAIS NA TRANSIÇÃO DO JESUS 

HISTÓRICO AO CRISTIANISMO MAIS PRIMITIVO 

 

 

 

 

Lair Amaro dos Santos Faria 

Universidade Federal do Rio de Janeiro 

http://lattes.cnpq.br/8136626937111109 

 

Resumo 

O baixo nível de letramento das sociedades mediterrâneas dos primeiros séculos, em 

geral, e das comunidades rurais, em particular, não era levado em consideração nos 

estudos históricos do judaísmo de Jesus e sua continuação, o cristianismo primitivo. O 

estudo antropológico comparado de culturas, antigas e modernas, em que a 

comunicação é marcadamente oral trouxe novas luzes para a compreensão da 

transmissão primitiva das tradições de e sobre Jesus.  

 

Palavras-chaves 

Cultura escrita – oralidade – tradições orais 

 

Abstract 

The low level of literacy of the Mediterranean societies of the early centuries, in 

general, and rural communities, in particular, was not taken into account in historical 

studies of Jesus‟ Judaism and its continuation, the early Christianity. The 

anthropological study of comparative cultures, ancient and modern, in which oral 

communication is strikingly brought new light on our understanding of early 

transmission of traditions about Jesus. 

 

Keywords 

Literacy – orality – oral tradition 

 

 

 

 

 

 

 
Não se encontra em parte alguma do material cristão, intra ou extracanônico, 

qualquer recomendação por parte do Jesus histórico (ou que a ele tenha sido 

atribuído) para que seus seguidores registrassem por escrito seus ditos e feitos para a 

posteridade. Antes, o que se observa, em vários ditos de diferentes seções do 

cristianismo, são menções explícitas a um programa de disseminação de uma 

mensagem, atrelada à interiorização e à exemplificação de um estilo de vida cujo meio 

primordial de transmissão seria a palavra falada. Implica dizer, a comunicação face a 

face, coletivamente repartida. 



RJHR 2:1 (2011) – Jorwan Gama da Costa Junior 

 

 82 

É inegável, porém, que os homens e mulheres que aderiram ao programa 

político-religioso do Reino de Deus, no espaço de algumas décadas, legaram 

substancial corpo de textos das mais variadas espécies e gêneros. Como declara Harry 

Gamble (1995, p. 18), “nenhum grupo religioso greco-romano produziu, usou ou deu 

valor a textos em escala comparável ao Judaísmo e ao Cristianismo, de tal modo que, 

excetuando a literatura judaica, não há um corpo apreciável de escritos religiosos com 

que a literatura cristã primitiva possa ser proveitosamente comparada.” 

Com efeito, houve um espaço de tempo, aqui considerado como a transição do 

Jesus histórico ao cristianismo mais primitivo, em que as memórias dos feitos e ditos 

do milagreiro de Nazaré, mais ou menos afetadas por fatores emocionais, foram 

recordadas, criadas, desenvolvidas, alteradas, melhoradas, expandidas, abreviadas, 

contestadas e também esquecidas. 

Essas memórias, não obstante esses fatores, circulavam e eram transportadas 

pelos seguidores que permaneceram ligados ao grupo de Jesus, ainda que não 

exclusivamente, mas essencialmente, tal qual projetada e vivenciada pelo próprio 

Jesus durante seu ministério público: por peregrinos em movimento no curso de 

pregações comunitárias. 

Esse estágio intermediário, portanto, requer uma abordagem que leve em conta 

o mundo social das primeiras comunidades de judeus e gentios que se cristianizaram, 

ou seja, considerando: (a) o não-letramento massivo da população e (b) o papel 

desempenhado pela comunicação oral em todas as camadas sociais que caracterizam 

a época em que as tradições primitivas de e sobre Jesus eram transmitidas. 

Nesse sentido, Christopher D. Stanley pondera (2007) que, virtualmente, todos 

os pesquisadores do Novo Testamento parecem divisar um mundo em que os autores 

cristãos escreviam para congregações letradas que cultivavam o hábito de ler, estudar 

e discutir entre si acerca das escrituras judaicas e os escritos das lideranças cristãs. 

Com efeito, embora vários estudiosos reconheçam que os baixos níveis de letramento 

estavam entre um dos fatores que contribuíram para a transmissão oral das tradições 

de e sobre Jesus antes de sua composição na forma de evangelhos, eles têm pouco a 

dizer sobre como esse baixo letramento poderia ter afetado o uso dos evangelhos nas 

comunidades primitivas após eles terem sido escritos. Ou seja, a maioria dos 

estudiosos contemporâneos trabalha com um modelo social que pressupõe níveis de 

letramento no interior das primeiras comunidades cristãs que variam de médio a alto. 

Entretanto, quão realista é esse modelo? É evidente que estimar a extensão do 

letramento dentro das comunidades judaico-cristãs do primeiro século constitui-se 

num empreendimento incerto, embora alguns estudiosos concordem que pelo simples 

fato de que os evangelhos foram escritos e preservados implica um substancial 



RJHR 2:1 (2011) – Jorwan Gama da Costa Junior 

 

 83 

conhecimento da escrita à medida que não faria sentido para seus autores compor 

textos para pessoas que não os pudessem ler. O problema dessa posição é que ela 

admite aquilo que precisa provar, ou seja, que os textos eram escritos para ser lidos e 

estudados por judeus cristãos comuns. 

Outros acadêmicos argumentam que o aparecimento frequente de citações e 

alusões bíblicas nos escritos cristãos indicaria um substancial grau de letramento nas 

comunidades primitivas. Por trás desse argumento jaz a crença de que os autores 

neotestamentários esperavam que suas audiências fossem capazes de identificar 

todas as referências explícitas e muitas de suas alusões implícitas às escrituras 

judaicas. O que os pesquisadores não provam é como os primeiros seguidores 

obtiveram tão alto nível de letramento bíblico. 

Segundo Stanley (2007, p. 4), uma porção de estudos recentes questionou se o 

letramento entre os judeus da antiguidade era, de fato, tão alto quanto anteriormente 

se pensava. Uma inspeção mais detida das evidências persuadiu muitos pesquisadores 

de que os textos utilizados como argumentos a favor de um letramento judaico 

amplamente disseminado estavam, em verdade, falando acerca de subgrupos 

especiais situados no interior da comunidade judaica. Catherine Hezser concluiu 

(2001, p. 496), após exaustivo levantamento de evidências literárias e epigráficas na 

Palestina romana, que pouquíssimos judeus eram capazes de ler textos simples e 

assinar seus próprios nomes durante a era imperial. 

A autora descreve o letramento entre os judeus por meio da imagem de círculos 

concêntricos no qual o círculo central seria ocupado por um número muito pequeno de 

pessoas altamente letradas que podia ler textos em hebraico/aramaico e em grego. O 

círculo seguinte seria composto por pessoas que podiam ler textos em 

hebraico/aramaico ou em grego. Em torno desses dois círculos, haveria um terceiro, 

formado por pessoas que não conseguiriam ler textos literários, mas seriam capazes 

de ler somente listas ou cartas. Uma proporção bem mais ampla da população 

conseguiria identificar letras, nomes e rótulos e, finalmente, a vasta maioria da 

população que tinha acesso a textos apenas por meio de intermediários. 

Ao mesmo tempo, vem crescendo uma consciência, como assegura Richard 

Horsley (2000, p. 140), que as comunicações na Galileia, assim “como em outras 

partes do império romano, eram em grande parte orais, mesmo entre os letrados. A 

escrita tinha pouca importância, a não ser para certas funções da elite”. Percepção 

bastante similar à oferecida por Eric Havelock (1995, p. 27), segundo a qual, “dos 

egípcios e sumérios aos fenícios e hebreus (para não mencionar os indianos e os 

chineses), a escrita nas sociedades onde era praticada restringiu-se às elites clericais 

ou comerciais, que se davam ao trabalho de aprendê-la”. 



RJHR 2:1 (2011) – Jorwan Gama da Costa Junior 

 

 84 

Por conseguinte, Horsley sugere (1999, p. 127) que três fatores sejam 

reconhecidos: (1) no mundo antigo, pouquíssimas pessoas tinham as habilidades 

mínimas para ler; (2) a escrita estava a serviço, principalmente, da comunicação oral 

e (3) dadas as disponibilidades limitadas e a utilização proibitiva de rolos escritos tais 

como os das Escrituras Judaicas, o cultivo das tradições culturais israelitas se dava 

através da memória e da comunicação oral. 

WERNER KELBER E AS LIMITAÇÕES DA CRÍTICA DAS FORMAS 

Nos anos recentes, o campo dos estudos bíblicos histórico-críticos deparou-se 

com inovações em três áreas interrelacionadas que apresentaram desafios 

fundamentais às suposições padrão até então predominantes: (a) na década de 70, 

alguns intérpretes começaram a ler os evangelhos intracanônicos como narrativas 

globais e não com o olhar centrado sobre alguns ditos e passagens; (b) na década de 

80, começaram a despontar explorações sobre a comunicação oral que era 

predominante no mundo antigo e suas consequências para os materiais evangélicos e 

(c) nos anos 90, a memória cultural chamou a atenção de pelo menos alguns 

intérpretes como um fator central na composição e apropriação da literatura bíblica, 

em especial no que tange aos evangelhos.   

Nessas três áreas interrelacionadas, Werner Kelber foi um dos pioneiros em 

todas. Ele foi um dos primeiros a explorar o evangelho de Marcos como uma narrativa 

com um enredo central e não como uma espécie de “rosário”, no sentido de uma série 

de pequenos episódios e situações interligados por acidentes geográficos. Ele foi um 

dos primeiros a reconhecer que os evangelhos foram compostos e recebidos em um 

mundo dominado pela comunicação oral. Em conseqüência desses insights, Kelber 

demonstrou que as narrativas evangélicas foram produzidas por e a partir da memória 

cultural. Suas incisivas investigações nessas áreas conduziram a mudanças decisivas 

na abordagem e no entendimento do evangelho de Marcos. No entanto, como pondera 

Richard Horsley (2006, vii), nos estudos bíblicos “a inovação nem sempre é bem-vinda 

e é, às vezes, suspeita”. 

Assim, uma das principais premissas que fundamentam toda a pesquisa de 

Kelber consiste (1983, xv) na percepção de que a “consciência humana é estruturada 

em pensamentos pelas formas de comunicação disponíveis”. Por conseguinte, “o meio 

oral, em que as palavras são dirigidas da boca para o ouvido, manuseia a informação 

diferentemente do meio escrito, que liga os olhos a visíveis, porém silenciosas, letras 

sobre páginas e páginas”. 

Porém, ele prossegue (1995, p. 140), a atual pesquisa bíblica acadêmica é, num 

grau elevado, um produto das forças interdependentes da lógica e da cultura 

impressa. A lógica, como é sabido, foi formalizada com a ajuda da escrita. O 



RJHR 2:1 (2011) – Jorwan Gama da Costa Junior 

 

 85 

surgimento do alfabeto converteu a linguagem falada em artefatos que facilitaram a 

indexação de sons em um número limitado de símbolos. Um triunfo da lógica em si 

mesmo, a alfabetização da linguagem veio a servir, de maneira crescente, como um 

catalisador na formação e implementação do pensamento abstrato. Mais tarde, a 

impressão despersonalizou as palavras e transformou a cultura manuscrita, 

fortalecendo a linguagem com um senso de objetivação desconhecido até então. 

No entanto, fora dos estudos bíblicos observa-se uma ampliação da consciência 

que os padrões de regularidade lingüística e as noções de propriedade verbal fixa não 

são empregáveis em culturas quirográficas e inaplicáveis para o discurso oral. Nesse 

sentido, reitera Kelber (1995, p. 141), “a reificação e neutralização de textos, embora 

altamente análogo ao processamento tipográfico da linguagem, fez-nos esquecer que 

as quirografias antigas nasceram, tanto pelo ângulo da composição quanto do ângulo 

da recepção, em um meio saturado por sensibilidades orais”. 

Precisamente porque documentos escritos a mão não eram percebidos como 

sendo entidades estritamente autônomas com fronteiras impermeáveis, eles 

interagiam, em parte e no todo, com o discurso oral. Isso é excessivamente difícil para 

nós entendermos porque os métodos que empregamos nos estudos bíblicos instilaram 

em nós a idéia de entidades textuais autônomas, que cresceram de textos, ligaram-se 

diretamente a outros textos e, por sua vez, geraram outros textos. 

Kelber assinala que os cristãos primitivos viviam em um mundo que não era 

estranho ao letramento, mas um sentido de dominação por textos e da primazia das 

palavras escritas é uma experiência do mundo que ocorre somente depois de 

Johannes Gutenberg. Por toda a antiguidade, ele prossegue, a escrita estava nas mãos 

de uma elite de especialistas treinados e a leitura exigia uma educação avançada 

disponível somente para poucos. Em função da vasta maioria das pessoas estarem 

habituadas à palavra falada, muito do que era escrito destinava-se à recitação e à 

escuta. A prática da escrita, ele considera (1983, p. 17), não transformou o 

letramento num novo modelo de comportamento lingüístico, nem foram as formas e 

hábitos do discurso oral sumariamente extintos pela literatura. 

Em seu ponto de vista, a escrita era, na antiguidade, essencialmente, um 

produto da urbanização e de povoados compactos, enquanto nas áreas rurais a 

linguagem era quase inteiramente confinada a comunicação face a face. À medida que 

o movimento liderado pelo Jesus histórico nasceu em e disseminou-se por ambientes 

rurais, Kelber considera que a fala era a norma das comunicações mais do que a 

circulação de textos.  

Não sobram dúvidas que todos os evangelhos canônicos sustentam um retrato 

geral de Jesus como um proclamador de autorizadas e frequentemente perturbadoras 



RJHR 2:1 (2011) – Jorwan Gama da Costa Junior 

 

 86 

palavras, mas jamais como um leitor, escritor ou líder de uma escola. À proporção que 

ele é caracterizado como um orador profético e um mestre escatológico, deslocando-

se de um lugar para outro, rodeado de ouvintes e envolvido em uma série de debates, 

os evangelhos terão retido um aspecto genuíno de um pregador oral. Consoante 

Kelber (1983, p. 18), “sua mensagem e sua pessoa estão ligadas, inextricavelmente, à 

palavra falada, não a textos”. 

Por conseguinte, ele declara (1983, p. 21), “diferente de Sócrates, Jesus não 

tinha um herdeiro letrado que colecionasse e interpretasse sua mensagem. Ele pregou 

e recrutou mais entre a população rural da Galileia do que entre a classe média 

urbana”. Convém ressaltar que as palavras de Jesus, segundo Kelber, não estavam 

destinadas a serem memorizadas pelas autoridades, mas para serem lembradas pelas 

pessoas comuns e seus seguidores mais próximos. Mais que isso, Kelber (1995) 

também lança dúvidas se o Jesus histórico, “narrador de parábolas e proclamador de 

aforismos”, e os primitivos “escribas e recitadores” que mais adiante aderiram ao 

movimento, estavam comprometidos, como nós estamos, com um “ethos de pura 

formalidade, linearização do pensamento, compartimentação da linguagem, 

causalidade estratigráfica”. 

Nesse sentido, o historiador moderno, persuadido da natureza literário-teológica 

dos evangelhos e resolvido a lidar com a mensagem de Jesus vê-se confrontado com a 

questão da fala. Por conseguinte, o primeiro evangelho canônico – Marcos – traria em 

si sua dívida para com a vida oral e a consciência não-letrada. Se primeiro veio a fala 

e se ela ajustou os padrões lingüísticos para a tradição sinótica, uma importação de 

aspectos orais para esse evangelho deve ser admitida. Consoante seus argumentos 

(1983, p. 44), “a menos que se veja o texto [o texto de Marcos] como um corpo 

errante caído do céu, é razoável esperar conexões com o que precedeu sua 

existência”. 

Em suma, Kelber destaca a formação de um paradigma que resultou das análises 

da Crítica das Formas inteiramente inconsistente com as realidades sociais da época e 

do meio em que a tradição sinótica entrou em circulação. De fato, ele sublinha, o 

letramento está tão profundamente implantado em todos os acadêmicos que estudam 

os textos bíblicos que é imensamente difícil evitar tomá-lo como o meio de 

comunicação normal e como a única medida da linguagem. 

OUVINDO MARCOS E Q COMO PERFORMANCES ORAIS 

Rompendo com o paradigma constituído pela Crítica das Formas, Kelber também 

chamou a atenção que qualquer investigação das dinâmicas da tradição e da cultura 

deve iniciar com uma abordagem sobre o papel da linguagem nas comunidades. 



RJHR 2:1 (2011) – Jorwan Gama da Costa Junior 

 

 87 

De acordo com Jonathan Draper (1999, p. 176), a linguagem é moldada pela 

interação humana, mas também molda essa interação, tanto pela ampliação quanto 

pela limitação, das possibilidades de comunicação. A linguagem, ele prossegue, 

também nos socializa dentro de hierarquias e classes sociais e marca nosso status 

social em termos da linguagem que falamos. Por conseguinte, a comunicação é uma 

interação entre sistema linguístico, cultura e estrutura/classe social. 

Entre esses fatores, a estrutura/classe social afeta a comunicação de duas 

maneiras fundamentais. Em primeiro lugar, o dialeto é um aspecto importante de 

estrutura e classe. Apesar de diferentes dialetos se desenvolverem, normalmente, em 

diferentes espaços geográficos, eles tornam-se implicados na manutenção do status 

social. Assim, o dialeto de uma região dominante passa a ser a linguagem falada e 

escrita padrão do centro de poder em uma dada sociedade. Em segundo lugar, a 

comunicação também é afetada por um código socialmente determinado. Pesquisas 

empíricas nessa área mostram que crianças, originárias da classe média e da classe 

operária, são socializadas diferentemente por seus pais no que tange ao uso da 

linguagem, de modo que, pela linguagem empregada, pode-se presumir a classe 

social da criança. 

Assim, à medida que as teorias linguísticas modernas têm enfatizado o quão 

importante é reconhecer o papel que a classe/estrutura social exerce sobre a 

comunicação, convém atentar para dois aspectos: (a) Jesus e seus companheiros 

provinham das classes menos favorecidas da sociedade de Israel. Como as narrativas 

intracanônicas fornecem indicações claras, eles eram pescadores, camponeses, 

pequenos agricultores; (b) embora só apareça em Mateus (26:73), encontra-se uma 

referência ao fato de os companheiros de Jesus possuírem um dialeto ou sotaque 

distintivo: “Pouco depois, os que lá estavam disseram a Pedro: „De fato, também tu és 

um deles; pois o teu dialeto te denuncia‟.” 

Portanto, à luz das teorias sociolingüísticas, a origem social dos missionários 

judeus cristãos pode ter afetado mais do que simplesmente o conteúdo de seu ensino; 

deve ter determinado e canalizado o processo comunicativo como um todo. 

Implica dizer, o iletramento, a estrutura/classe social e o dialeto dos primeiros 

seguidores de Jesus que se dedicaram à disseminação do “evangelho” afetaram, 

substancialmente, a performance da mensagem. Não no sentido de empobrecimento, 

mas no de distingui-lo das performances executadas por sujeitos letrados. 

Ademais, John Milles Foley defende o argumento que o contexto oral de uma 

performance oral fixada em um texto escrito pode ser reconstruído, visto que ela 

sobrevive em forma retórica. Essa reconstrução foca sua atenção sobre os indicadores 

chaves da performance oral na literatura que são (HORSLEY e DRAPER, 1999, p. 184): 



RJHR 2:1 (2011) – Jorwan Gama da Costa Junior 

 

 88 

aliterações, assonâncias, rimas, repetições, paralelismos e ritmos. Com efeito, todos 

esses indicadores são auxiliares da memória e artifícios para a fluência da declamação 

das histórias orais diante de audiências. Cumpre ressaltar que linguagem arcaica, 

fórmulas, imagens e linguagem simbólica são todas também encontradas em “textos” 

orais, como aspectos metonímicos. Outras ajudas à composição oral, a maior parte 

das quais são perdidas na transmissão escrita, são as canções, entonações da voz, 

acompanhamento por instrumentos musicais, diálogos e resposta da audiência. 

Com efeito, se for possível deduzir que várias dessas características da 

comunicação oral se mostram presentes em Marcos e/ou Q, ficará evidenciada a 

natureza oral daqueles escritos. Assim, mais do que mapear textos da antiguidade, 

sublinhando indicadores chaves de performances orais, cabe, tal como buscado em 

relação à memória, atentar para uma teoria, com base empírica, que fundamente a 

suposição de que Marcos e/ou Q são transcrições de comunicações orais. 

Conforme o antropólogo Dell Hymes (1977:431), que propõe a teoria dos versos 

rítmicos, as narrativas do povo Chinookan – índios norte-americanos nativos do 

Óregon – estão organizadas em termos de linhas, versos, estrofes, cenas e no que se 

poderia chamar de atos. Um conjunto de aspectos dos discursos diferenciam as 

narrativas dentro de versos. No interior desses versos, é possível observar a 

diferenciação de linhas por meio de verbos. Os versos, por sua vez, são comumente 

reunidos em grupos de três e cinco. Esses versos agrupados constituem estrofes e, 

onde a elaboração das estrofes é tal que exige algum tipo de distinção, elas viram 

cenas. E, em narrativas mais longas, as próprias cenas são organizadas em termos de 

uma série de atos.  

Essas conclusões, Hymes obteve após analisar “textos” orais de quatro povos 

Chinookan, coletados por diversos antropólogos e por ele mesmo, desde o fim do 

século XIX até os primeiros anos da década de 70. Ele admite, porém, que, em seu 

primeiro paper sobre as narrativas daqueles povos nativos dos EUA, vários detalhes 

passaram despercebidos, mas, após acompanhar outros pesquisadores e suas 

hipóteses e teorias, resolveu reescrever seu trabalho com o objetivo de comentar a 

relevância desse tipo de análise para outras abordagens da literatura oral. 

Enfim, Hymes constata (1977, p. 448) que a descoberta de tal organização nas 

narrativas americanas nativas parecem de importância fundamental à proporção que 

podem fornecer os rudimentos de, ao menos, uma teoria da estrutura do discurso 

literário na cultura em questão.  

Portanto, consoante essa teoria, cabe afirmar: (1) uma estrutura consistente 

existe na literatura oral que pode ser identificada por uma análise cuidadosa e (2) a 

estrutura pode ser vista em co-variações de forma e significado. É certo que essa 



RJHR 2:1 (2011) – Jorwan Gama da Costa Junior 

 

 89 

teoria, admitidamente, consiste de dificuldades e incertezas, pois infere uma 

padronização extremamente genérica para todos os exemplares de comunicação oral 

do mundo. 

As performances orais da Boa Nova, por carismáticos itinerantes, foram, em 

algum momento, registradas por escrito. Isso parece ser uma conclusão óbvia. 

Igualmente, parece evidenciado, que o registro escrito das performances, relevando 

as possíveis interferências dos escribas, assumiu contornos específicos e peculiares a 

cada um dos presumidos profetas, ou grupos deles, que disseminavam as tradições de 

e sobre Jesus. 

Não obstante, há uma categoria de ditos de Jesus que, embora os discursos não 

sejam paralelos em Marcos e em Q, podem ser analisados comparativamente. Kelber 

os denomina (1983:55) estórias didáticas e cobrem uma variedade de diálogos de 

controvérsias e contos biográficos cujo cume é sempre um dito de Jesus 

aparentemente exarado para ficar retido na memória do orador e sua audiência. 

Definido dessa maneira há seis exemplos que fornecem evidências claras de uma 

formulação pré-textual: Jesus à mesa de Levi (2:15-17), Debate sobre o jejum (2:18-

19), Arrancar espigas de milho no sábado (2:23-28), Discussão sobre o divórcio 

(10:2-9), Questão sobre as posses (10:17-22) e  Pagamento de impostos a César 

(12:13-17). Segundo Kelber (1983:56), todas assumem a mesma forma padrão, com 

uma variação ou outra: 

Quadro 1: Estórias didáticas 

Esquema padrão Marcos 10:2-9 Marcos 12:13-17 

(a) mise en scene Alguns fariseus 

aproximaram-se dele e, para 

pô-lo à prova, perguntaram-

lhe  

Enviaram-lhe, então, alguns 

dos fariseus e dos herodianos 

para enredá-lo com alguma 

palavra.  

(b) proposição de 

uma questão 

(provocativa) 

se é lícito a um marido 

repudiar a sua mulher. 

Vindo eles, disseram-lhe: 

“Mestre, sabemos que és 

verdadeiro e não dás 

preferência a ninguém, (...). É 

lícito pagar imposto a César ou 

não? Pagamos ou não 

pagamos?”  

(c) contra-

argumento do 

protagonista 

Ele respondeu: “Que vos 

ordenou Moisés?” 

Ele, porém, conhecendo a sua 

hipocrisia, disse: “Por que me 

pondes à prova? Trazei-me um 

denário para que eu o veja.” 

(...) E ele disse: “De quem é 

esta imagem e a inscrição?” 



RJHR 2:1 (2011) – Jorwan Gama da Costa Junior 

 

 90 

(d) resposta pelo 

indagador 

Eles disseram: “Moisés 

permitiu escrever carta de 

divórcio e depois repudiar.” 

Responderam-lhe: “De César.” 

(e) pergunta do 

protagonista: dito 

memorável 

Jesus, então, disse: “Por 

causa da dureza dos vossos 

corações ele escreveu ara 

vós esse mandamento. (...) 

Portanto, o que Deus uniu o 

homem não separe.”  

Então Jesus lhes disse: “O que 

é de César, devolvei a César, o 

que é de Deus, a Deus.” 

 

Conforme discorre Kelber (1983:57), essas histórias foram arranjadas na medida 

da oralidade, tanto mnemonicamente quanto conceitualmente. Elas inculcam 

propriedades por meio de exemplos memorizáveis, narrados como episódios. Códigos 

tornam-se inseparavelmente alinhados como situações humanas, ou mais 

precisamente, emanam de cenas dramáticas de disputas. 

Implica dizer, a comparação das performances orais, tais como grafadas no 

evangelho marcano e como supostamente estariam no Evangelho Q, indicam: 

(a) embora se servindo de recursos de memorização para transportar em 

segurança suas histórias, reproduzindo-as, por conseguinte, com o mínimo de 

alterações possíveis, e fazendo delas narrativas inesquecíveis, os profetas 

encontraram maneiras distintas de transmitir as tradições de e sobre Jesus que eles 

conheciam. 

(b) se Jesus, seus primeiros seguidores e aqueles outros que deram 

continuidade ao movimento, em especial os carismáticos itinerantes, fossem letrados 

e possuíssem a capacidade mínima para tomar notas “daqueles dias”, é provável que 

as versões mais primitivas de evangelho remanescentes assumiriam outra feição. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



RJHR 2:1 (2011) – Jorwan Gama da Costa Junior 

 

 91 

BIBLIOGRAFIA 

 

1. DOCUMENTAÇÃO TEXTUAL 

Bíblia de Jerusalém. São Paulo: Paulinas, 7ª edição, 1980. 

Novum Testamentum Graece. Stuttgart: Deutsche Bibelgesellshcaft, 1993. 27.ª 

edição. 

ROBINSON, J. M., HOFFMANN, P. & KLOPPENBORG, J. S. El Documento Q en 

Griego y en Español: con paralelos del evangelio de Marcos y del evangelio de Tomás. 

Salamanca, Espanha: Sígueme, 2004. 

The Kingdom Interlinear Translation of the Greek Scriptures. New York, USA: 

Watchtower Bible and Tract Society of New York, 1985. 

 

2. TRABALHOS ESPECÍFICOS 

GAMBLE, H. Y. Books and readers in the early church: a history of early Christian 

texts. London: Yale University Press, 1995. 

HAVELOCK, E. A. A revolução da escrita na Grécia e suas conseqüências 

culturais. São Paulo: Editora da Universidade Estadual Paulista; Rio de Janeiro: Paz e 

Terra, 1996. 

______________. A equação oralidade-cultura escrita: uma fórmula para a 

mente moderna. In.: OLSON, D. R., TORRANCE, N. Cultura escrita e oralidade. São 

Paulo: Ática, 1995. 

HEZSER, C. Jewish Literacy in Roman Palestine. Tübingen: Mohr Siebeck, 2001. 

HYMES, D. “Oral performance and measured verse in American Indian narrative”. 

In: New Literary History, vol. 8, n. 3, Oral Cultures and Oral Performances (Spring, 

1977), pp. 431-457. Disponível em http://www.jstor.org/stable/468294. Acesso em 

30/08/2008. 

HORSLEY, R. A.; DRAPER, J. A. Whoever hears you hears me: prophets, 

perfomance, and tradition in Q. Pennsylvania: Trinity Press International, 1999. 

KELBER, W. H. The oral and written gospel. Philadelphia: Fortress Press, 1983. 

___________. Jesus and Tradition: words in time, words in space. In: Semeia 65 

(1995) 139-168. Disponível em www.rosetta.reltech.org/Ebind/docs/Semeia/SEM65 

_____________. The case of the Gospels: memory‟s desire and the limits of 

historical criticism. In: Oral Tradition. 17/1 (2002): 55-86. 

STANLEY, C. D. (2007) Literacy and Illiteracy in Early Christianity. Disponível em 

http://www.lamp.ac.uk/trs/research_institute/conferences/stanley_illiteracy_paper.do

c. Acesso em 30 de agosto de 2008. 

 


